Geistlicher Reichtum durch Austausch der Gaben?

Das Kennenlernen

Ich wurde zu einer Zeit geboren, als das kommunistische Regime unumschrankt
herrschte, in der Nahe der Stadt Brasov in Zentrum Rumaniens und wuchs in einem
orthodox gepragten Elternhaus auf. In dem Einparteienstaat wurden wir deshalb
diskriminiert, sogar verfolgt. Als Kind ging ich jeden Sonntag mit meiner Familie in die
Kirche, auch wenn mir das oft von manchen Lehrern meiner Schule untersagt wurde,
auch wenn ich auch Angst hatte daftr von ihnen beschimpft zu werden. Obwohl es in
unmittelbarerer Nahe meines Dorfes auch Dorfer gab, die mehrheitlich von
deutschen evangelischen Sachsen oder von katholischen oder unitarianischen
Ungaren bewohnt waren, wusste ich kaum etwas von diesen Konfessionen. Als ich
spater das Gymnasium in Sf. Gheorghe, einer mehrheitlich von katholischen
Ungaren bewohnten Stadt besuchte, habe ich zu Hause gelernt, ich dirfe keine
katholische Kirche betreten, weil der Heilige Geist mich nicht hinein begleiten wiirde.
Mit jemand von den Lehrern daruber zu sprechen, konnte keine Rede sein; aus
damaliger offizieller Sicht war Religion etwas Veraltetes, Geheimes, Zukunftsloses,
nicht der Rede wert. Trotzdem entschloss ich mich wahrend des Militardienstes
Monch zu werden und trat gleich danach, 1990 ins Kloster Brancoveanu von
Sambata de Sus, in der Nahe der Stadt Fagaras ein. Dieses Kloster ist Ende des
17¢" Jahrhunderts erbaut worden von einem Fursten der Walachei (der stdliche Teil
heutigen Rumaniens) namens Brancoveanu (1689-1714); dieser Furst wurde samt
seinen vier Séhnen (unter denen der kleinste Matei erst 6 Jahre alt war) und seinem
Schwiegersohn von den Turken in Konstantinopel enthauptet, auch wenn sie die
Moglichkeit gehabt hatten, durch einen Ubertritt zum Islam ihr Leben zu retten.
Spater wurde auch das Kloster gleichsam enthauptet; im Jahre 1785 wurde es von
den katholischen Habsburgern als ein Ort orthodoxer Ausstrahlung zerstort, wie auch
weitere rund 150 Kirchen und Kloster in ganz Transsilvanien, die vernichtet wurden.
Diese historischen Grausamkeiten gehorten auch zu meinem Lehrstoff wahrend des
Studiums der kirchlichen Geschichte an der theologischen Fakultat.

Aber es geschah auch anderes. Ins Kloster kamen viele Deutsche auf Besuch
von denen manche sehr glaubig waren. Der geistliche Vater des Klosters, Pater
Teofil, der blind ist, las viel deutsche, katholische Literatur in Blindenschrift. Das
Kloster war gut befreundet mit dem Kloster Chevetogne in Belgien und Ménche von
dort kamen zu uns auf Besuch. Der Metropolit von Sibiu, Antonie Plamadeala, der
vor drei Jahren starb, engagierte sich sehr in der 6kumenischen Bewegung, und
einer unserer Dogmatiklehrer, Pr. loan Bria kam aus Genf, um uns eine 6kumenisch
aufgeschlossene orthodoxe Dogmatik beizubringen. Dezember 1995 wurde ich mit
einem anderen Mitstudenten von dem Leiter der Fakultat in Sibiu, Mircea Pacurariu,
mit dem Segen des Klosters in die Schweiz geschickt um Deutsch zu lernen. Wir
durften im katholischen Churer Priesterseminar St. Luzi studieren und am Leben des
Seminars umfassend teilnehmen. Das war mdglich, weil sich die Leitung winschte,
das Leben der Orthodoxen ndher kennen zu lernen. Und wir lernten die Katholiken
auch naher kennen. Wir studierten, beteten, al3en, freuten uns, lebten gemeinsam;
und wir waren sehr ahnlich und suchten Gott in ahnlicher Weise.

In der Schweiz durften wir sehr gut Pater Gabriel Bunge, einen Benediktiner
Einsiedler sehr gut kennen lernen, der im Tessin das altkirchliche Ménchtum neu zu

! Beitrag bei der Feier anlasslich der Vollendung des 60en Jahres vom Metropoliten Serafim Joanta, Niirnberg,
04.09.2008. Andere zwei Beitrage zum selben Thema wurden gehalten von P.Dr. Gregor Hohmann aus
Wiirzburg und Sr. Ana-Maria aus Selbiz.



beleben versucht. Er ist der Ansicht, dass, um die Einheit zu erlangen, wir zum Punkt
zuriickkehren sollten, wo wir eins waren. Ich durfte auch die Monche der Kloster
Einsiedeln und Diesentis und ihr in Genauigkeit gefihrtes Leben gut kennen lernen.
Ebenfalls konnte ich im Kloster Chevetogne, in Belgien, wo die Modnche sich
besonders der Wiederherstellung der Einheit der Christen widmen, eine Weile
mitleben.

Was habe ich von der Erfahrung mit den anderen gelernt

In der Schweiz erstaunte mich zunachst die Genauigkeit der Studenten und der
Monche. Die Organisation der Katholischen und der Evangelischen Kirche im
Westen ist beispielhaft. Im Leben der Studenten konnte ich sehen wie leistungsstark
dieses organisierte Leben sein kann. Die Mdnche in Einsiedeln und allgemein die
Benediktiner flhrten ein so genaues Leben, das es mich daran erinnerte, wie
Pachomius oder Basilius der Grofden sich organisierten. Die Regel war flr alle
lebensbestimmend. Das Héren des Wortes Gottes in der ,Lectio Divina“ war ihnen so
wichtig und sie waren in jedem Detail so aufmerksam. Ich lernte, dass wir
aufmerksam mit unserem Reichtum umgehen und immer auf den Buchstaben der
Schrift achten sollen. Ebenfalls war ich beeindruckt von dem sozialen Engagement
der Kirchen im Westen, von der Sorge fur die Armen, die Alten und alle
benachteiligten Menschen. Die Diakonie des konkreten Menschen im Namen Christi
stellt eben das Herz des Evangeliums dar. Das christliche Leben darf sich nicht auf
Theorien und Riten beschranken; die Liebe zu Gott wird offenbar und ernahrt sich
von der Nachstenliebe. Wenn wir eine Gemeinschaft der an Christus Glaubenden
bilden wollen, missen wir diese Gemeinschaft mit allen leben. Im gleichen Sinne des
gelebten Christentums war ich beeindruckt vom missionarischen Geist und Wirken
der Kirchen des Westens, was auch eine Erflullung eines Auftrags Christi ist.

Von der Erfahrung mit den anderen habe ich gelernt, dass alle christlichen
Konfessionen im Treffen und im Austausch eine Bereicherung erfahren kénnen. Ich
bin nun Uberzeugt, dass die Einheit ein Muss fur die Glaubwurdigkeit der christlichen
Botschaft ist, und, folglich, dass wir uns darum mit allen unseren Kraften bemuhen
sollen. Angesichts des Identitatsproblems ist das flr uns sicher sehr schwierig, sie
kann nur ein Geschenk Gottes sein. Ich erinnere an ein Wort der Schwester
Manuella von Chevetogne: ,Die Einheit werden wir nur auf den Knien erlangen®. Das
heil3t, Gott wird uns die Einheit schenken, wenn wir uns darum bemuahen, wenn wir
demitig darum beten. Das theologische Gesprach allein kann die Einheit nicht
wiederherstellen. Jeder kann flr seine Identitat und seine Theorien Argumente finden,
und jede Theorie kann mit einer anderen bekampft werden. Die Einheit ist zuerst eine
Angelegenheit des Lebens und der Liebe. Wir missen zusammen leben, einander
besser kennen lernen, um einander zu schatzen, zu lieben und verstehen zu wollen.
Und dafir sollen wir die personlichen Kontakte pflegen.

Was hat die Orthodoxie der Okumene anzubieten?

Seit 2003 lebe ich als orthodoxer Bischof in Deutschland und das Fortleben des
gesamten Christentums liegt mir am Herzen. Deshalb fallt mir auf, zu welcher
Entsakralisierung eine unaufmerksame Erneuerung oder Liberalisierung in der Kirche
fuhren kann. Ich kann den Durst nach dem Heiligen sehen, den der sakularisierte,
glaubende oder zweifelnde Mensch hat. Ich kann den Niedergang der so genannten
Konsumgesellschaft mit ihrer Unterhaltungs- und Zerstreuungssucht sehen, die so
zerstorerisch fur die christliche Seele sind. Angesichts der heutigen Probleme bin ich



der Ansicht, dass die folgenden Gaben der Orthodoxie hoch zu schatzen und zu
gebrauchen sind:

1.

Das ist erstens die Sakralitat, das Leben im Bereich des Heiligen. Dieser
Reichtum der orthodoxen Spiritualitdt wird hoch geschatzt von allen, die in
Verbindung mit ihm kommen.

Das ist zweitens die Kraft des Gebetes. Die Orthodoxie ist bekannt als die
Konfession der langen Gottesdienste. Aber wir wissen, wie schwer der
Mensch von den Sorgen des Alltags loskommt. In unseren Gottesdiensten
erleben wir eine Vertrautheit mit Gott und den Heiligen. Hier soll auch das
Jesusgebet genannt werden. Angesicht der Techniken zur Selbsterldsung,
die uns von Asien aus Uberfluten, hilft uns das Jesusgebet in Verbindung zu
Gott zu kommen, uns in ihm zu vertiefen, alle irdische Sorge in seine Hande
zu legen, uns von ihm als seine Kinder angenommen und beschutzt zu
wissen.

Das ist drittens die Kraft der Tradition. Hier im Westen, so scheint es mir, hat
sich die Kirche geradezu selbst sakularisiert, laisiert infolge eines schlecht
verstandenen Agiornamento. Die Tradition gibt dem Glaubenden ein Gefuhl
von Heimat. Der orthodoxe Glaubige befindet sich immer in der gleichen Art
von Kirche, umgeben von den gleichen Brauchen wie seine Vorfahren, er
erkennt die Heiligen im Gotteshaus an den Gemalden oder Ikonen und flhlt
sich in einer heiligen Familie geborgen; die Orthodoxie kennt innerhalb ihrer
Grenzen keine Bruche. Hierzu gehort auch die Hochschatzung der sich in
der Orthodoxie die Vater der alten Kirche freuen. Sie sind fur uns geradezu
Zeitgenossen, denn sie leben mit uns. Wir erndhren uns von ihren Lehren
und versuchen das Christentum so zu leben, wie sie es getan haben.

Wie stelle ich mir den weiteren gemeinsamen Weg vor?
FUr unser gemeinsames Weitergehen betrachte ich Folgendes als notwendig:

1.

Wir sollen begreifen, dass unsere Spaltung ein Skandal ist. Die getrennten
Christen kdnnen kein glaubwurdiges Zeugnis fur Christus geben. Wenn wir
das nicht tun wird das Christentum verschwinden.

Die gemeinsame Betrachtung der Zeit, in der die Koinonia gemeinsam
gelebt wurde. In der alten Kirche, bis 1054 gab es immer wieder
Spannungen, aber die Christen fanden nach einer Zeit immer wieder ihre
Einheit. Besonders nach dem vierten Kreuzzug (1204) waren die Wunden so
tief, dass sie die Kraft der Verzeihung nicht mehr fanden. Immer neue
Wunden am Leib der Kirche haben die Christen leider immer weiter
voneinander entfernt.

Die Anstrengung diese Wunde zu heilen und auch das Gute an den anderen
zu erkennen, sie zu verstehen und zu lieben und von ihnen lernen zu wollen.
Die personlichen Kontakte sind auf jeder Ebene des lebendigen Leibes
Christi notwendig.

Die Notwendigkeit, dass jede Konfession die jeweils eigenen Fehler
anerkennt, die Fehlentwicklungen korrigiert und keine Entscheidungen mehr
trifft, welche die Einheit mit den anderen Konfessionen verletzen wirden,
damit wir uns nicht weiter auseinander entwickeln; siehe z.B. die grolten
Probleme beziglich der liberalen, antibiblischen und antichristlichen Moral,
welche die Anglikanische Gemeinschaft mit einer Spaltung bedrohen, usw.
Die Notwendigkeit, auf Genugtuung, Vergeltung und Intoleranz zu verzichten.
Wir sollen begreifen, dass wir flr die anderen verantwortlich sind, dass Gott



sie in gleicher Weise wie uns liebt, dass Christus fir alle gekreuzigt wurde.
Wie jemand sagte, ,wir sollen die anderen mit den Augen Gottes betrachten®.
6. Weil es um die Einheit im Glauben, um die Einheit der Heiligen geht, sollen
die Christen aller Konfessionen ihren Glauben ernst nehmen. Die Einheit ist
kein diplomatischer Vertrag, sondern Koinonia (Gemeinschaft) der an die
Auferstehung Jesu Christi Glaubenden, welche den Dreifaltigen Gott
anbeten und in der Hoffnung der Auferstehung leben. Wenn wir alle uns Gott
nahern, werden wir auch nahe einander sein; unsere innere Einheit im
Glauben und Leben wird schnell auch die dufere Einheit mitbringen.

Beispiel

Avva Dorotheos von Gaza (ca. 600 n.Chr.) sagte ,Stellt euch die Welt als einen
Kreis vor, dessen Mitte Gott ist und dessen Strahlen die verschiedenen
Lebensweisen der Menschen sind. Wenn alle, die Gott nahe kommen wollen,
zur Mitte des Kreises gehen, ndhern sie sich gleichzeitig einander und Gott. Je
mehr sie sich Gott nahern, desto mehr nahern sie sich einander. Und je mehr
sie sich einander nahern, desto mehr néhern sie sich Gott." Kommen wir also
gemeinsam Gott naher.

+ Weihbischof Sofian Patrunjel
Nurnberg, 04.09.08



